
261

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Рецензия / Book Review

Немецкие дары 
и русские харизмы
Рецензия на книгу: Ячменик В. 
(2025) «Духовные вожди»: Понятие 
харизмы и фигуры религиозного 
лидерства в России начала XX века. 
М.: Новое литературное обозрение.

Кирилл С. Благодаров

Московский государственный университет 
имени М. В. Ломоносова, 
Москва, Российская Федерация

https://orcid.org/0009-0001-0626-9495

Выход книги В. Ячменика в серии Studia 
Religiosa — значимое событие для россий-

ского читателя. Работы исследователя и его 
коллег из ПСТГУ, посвященные проблемати-
ке харизмы и религиозного лидерства, вы-
ходят за пределы узкого религиоведческого 
поля и уже несколько лет привлекают вни-
мание со стороны более широких сообществ 
социологов, социальных философов и исто-
риков интеллектуальной культуры1. Изда-
ние монографии, подготовленной на основе 
диссертации В. Ячменика (Ячменик 2023), 
знакомит с этим направлением исследова-
ний еще более широкую аудиторию.

Книга рассказывает о  том, какую роль 
понятие харизмы сыграло в русской цер-
кви конца XIX — начала XX века, причем 
монография призвана дать «необходимую 
начальную “точку опоры” в современных 
дискуссиях о власти в церкви» (с. 17), то есть 

1	 См., напр.: Ячменик 2022; Борщ 2021; Крихтова 2022. Все эти статьи опубли-
кованы в журналах нерелигиоведческой проблематики.

Рекомендация для цитирования:
Благодаров К. С. (2025) Немецкие 
дары и русские харизмы. Рецензия 
на книгу: Ячменик В. (2025) 
«Духовные вожди»: Понятие 
харизмы и фигуры религиозного 
лидерства в России начала XX века. 
М.: Новое литературное обозрение. 
Социология власти, 37 (3): 261-271
EDN: ZNXHBR

For citation: 
Blagodarov K. S. (2025) German Graces 
and Russian Charismata. Book 
Review: Yachmenik V. (2025) “Spiritual 
Leaders.” The Concept of Charisma 
and Figures of Religious Leadership in 
Early 20th-Century Russia. M.: Novoye 
Literaturnoye Obozreniye. Sociology of 
Power, 37 (3): 261-271

Поступила в редакцию: 30.08.2025; 
принята в печать: 20.09.2025
Received: 30.08.2025; Accepted: 
20.09.2025

© Author, 2025
This article is an open access article 
distributed under the terms and 
conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY) license (https://
creativecommons.org/licenses/
by/4.0/).



262

Социология 
власти
Том 37 

№ 3 (2025)

Немецкие дары и русские харизмы

ее цель не является узкоисторической. Это сложная, комплексная 
тема, в рамках которой необходимо осветить и историю восприя-
тия этого слова, связанного с протестантской мыслью (в православ-
ном богословии вместо «харизмы» чаще говорят, например, о «дарах 
Святого Духа» или «благодати» — выбор будет мотивирован тем, 
с каким понятием, передаваемым греческим словом χάρισμα, ведется 
работа), и те исторические перипетии, на фоне которых шла напря-
женная работа русских исследователей. Чтобы лучше понять, в чем 
сложность интеллектуального предприятия автора и почему оно 
в целом оказалось удачным, стоит кратко и в несколько огрубленном 
виде изложить историческую схему, предложенную в книге. После 
этого мы озвучим некоторые критические замечания.

Слово «харизма» привлекло пристальное внимание протестант-
ских авторов XIX века, преимущественно в Германии. Поскольку 
в библейских текстах это слово имеет разные значения, его опера-
ционализация в качестве богословского понятия приводила к раз-
личным результатам. Наиболее значимым для протестантского 
контекста оказывается представление о личной «харизме» — дарах 
Святого Духа, которые получает каждый верующий, чтобы служить 
«совокупному христианству», экклесии (с. 41). Список этих дарова-
ний весьма разнообразен и восходит к посланиям апостола Павла. 
Некоторые из «харизм» (например, дар учительства как речь, по-
черпнутая из внутреннего божественного откровения) увязывались 
с властью харизматиков, а организация ранней церкви признавалась 
рядом протестантских авторов «харизматической», а не «правовой» 
(в терминологии Р. Зома). В таком виде оппозиция права и харизмы 
приводила к выводу, что между ранним, апостольским периодом 
и эпохой, когда епископы «заместили» первых харизматиков, суще-
ствует разрыв. Обстоятельства, характер и масштаб этого разрыва 
могли описываться по-разному, но, за  редкими исключениями, 
протестантские богословы эту линию рассуждения принимали. Ра-
зумеется, католическая теология отвергала подобные построения, 
защищая представление о тесной связи харизмы и должности, что 
ставило под вопрос противопоставление «харизматической» и «пра-
вовой», иерархической организации. В истории же светской мысли 
эта группа текстов осталась благодаря тому, что внимательным чита-
телем авторов-протестантов был Макс Вебер, определивший «хариз-
му» как одно из идеально-типических оснований господства1.

1	 См., в частности: Вебер 2019, с. 409‒414, где он ссылается на «блестящее» опи-
сание Зома. Вебер, впрочем, указывает, что сам Зом не осознал, что писал 
о «типе» господства. Это замечание, кажется, нельзя игнорировать, если мы 
выстраиваем генеалогию понятия.



263

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Кирилл С. Благодаров

В России протестантские работы внимательно изучались и при 
необходимости пересказывались. Построения Зома привлекли вни-
мание русских историков церкви. Слово «харизма», в 1880-е годы 
казавшееся подозрительным, за 30‒40 лет своего бытования пере-
стало удивлять. Даже православные богословы, полемизировав-
шие с протестантскими авторами, были вынуждены использовать 
их терминологию. Вместо «харизмы» можно было писать о «даро-
ваниях», можно снимать якобы значимое для истории церкви про-
тивопоставление «харизматической» и «правовой» организации, 
но проникновение этого слова и связанного с ним пучка понятий 
уже произошло. 

В. Ячменик подчеркивает, что использование этой категории в Рос-
сии связано со спецификой церковной, философской и социально-
политической жизни империи. В начале XX века звучали призывы 
к церковной реформе, восстановлению принципа соборности, рас-
ширению прав клира и мирян. На контуры полемики влияли опыт 
чтения славянофилов и знакомство с философией В. С. Соловьева. 
Напряженное желание вернуть церковь к общественной жизни мог-
ло сочетаться со стремлением вывести ее из-под опеки государства. 
Такие настроения заметны и в печальных сравнениях пастыря с ли-
шенным харизмы «полицейским агентом» после реформ Петра Вели-
кого (с. 146), и во внимании к фигуре «учительствующего пророка» 
у В. С. Соловьева (таким «пророком» мог быть и человек без духовного 
сана, например художник, что заостряло вопрос об участии в церков-
ной жизни верующей интеллигенции), и в напряженных дискуссиях 
о роли монашества, которые велись в стенах Московской духовной 
академии. Должны ли монахи приносить пользу обществу? Или же 
им следует уйти в то, что критики едко называли «святым эгоизмом», 
в обожение за закрытыми дверьми — которое, как замечает В. Ячме-
ник, можно, не изменяя духу дискуссии, назвать «харизматическим 
эгоизмом» (с. 241)? Во всех этих случаях слово «харизма», употреб-
ляемое с оглядкой на тексты протестантских авторов, существовало 
в новом, причудливом контексте. Переплетение же интересов раз-
ных групп, выступавших тогда в русской церковной жизни, в книге 
показано мастерски. Увлекательно видеть, как пропагандисты цер-
ковной реформы, оживившиеся после 1905 года, находили неожи-
данных, хотя и временных союзников в преподавателях Московской 
духовной академии, занимавшихся, в общем, частными вопросами 
и не всегда разделявших активистский энтузиазм.

Кульминация рассказанной в книге истории — Всероссийский по-
местный собор 1917‒1918 годов, на котором было восстановлено патри-
аршество и жребием выбран патриарх Тихон. В соборных обсуждени-
ях слово «харизма» уже никого не смущало. Постепенно в полемике 
фигур, наследовавших дореволюционному периоду, вырисовывался 



264

Социология 
власти
Том 37 

№ 3 (2025)

Немецкие дары и русские харизмы

образ патриарха как харизматической фигуры — личности, которая 
должна была быть заступником, печальником и ходатаем. Это чело-
век, который, как говорил один из участников собора, «призывал бы 
к исправлению и подвигу и сам первый шел бы впереди» (с. 223). Это 
фигура харизматика, наделенного особыми дарованиями, и долж-
ность его чрезвычайна. С точки же зрения «права» патриарх остался 
бы «первым среди равных», что успокаивало епископов, которые 
не хотели «монархии», антитетичной соборному началу.

После установления советской власти понятие «харизма» не ушло 
из православного дискурса. Например, критики курса на сотруд-
ничество с новым режимом, проводимого митрополитом Сергием 
(Страгородским), могли обосновывать неприятие церковного лоя-
лизма ссылкой на епископскую харизму, исключающую государ-
ственное участие в организации церковной жизни, или на личное 
духовное чувство верующего, на основе которого возможно непо-
слушание духовным лицам, «изменившим Православию» (с. 230). 

Такова в общих чертах канва этой аккуратной и ценной книги. 
Схема, воспроизведенная в ней, вполне ясна, доступна, хорошо об-
основанна на каждом этапе и достаточно аргументированна, что-
бы не было желания с ней спорить. Вместе с тем подобное изложе-
ние, как кажется, не является «естественным», представляя собой 
результат долгой и сознательной теоретико-исторической работы 
автора. Здесь и необходимо озвучить несколько методологических 
соображений, которые нужны для оценки книги.

Едва ли имеет смысл погружаться в  тонкости философии язы-
ка, но для истории идей, пожалуй, важно, что понятие «не является 
чем-то неразрывно связанным с определенным словом» и представ-
ляет собой мысленное образование (Войшвилло 1979, с. 89). Эта форму-
лировка, предложенная советским логиком, не похожа на изысканные 
построения в духе Кембриджской школы или традиции Р. Козеллека, 
но ее афористический характер позволяет нащупать твердую почву 
для характеристики работы, когда нужно сделать это кратко.

Как уже было сказано, в  библейском корпусе слово «харизма» 
(а если быть точным, то слово χάρις и производное от него χάρισμα) ис-
пользуется в разных значениях. Читателя, желающего осознать мас-
штаб проблемы, можно отослать к словарю под редакцией Битхама 
(Beetham 2021), основанному на фундаментальном пятитомнике 
Мойзеса Силвы (Silva 2014). В нем — как кажется, совершенно спра-
ведливо — говорится о «существительном» χάρισμα, а не о конкретном 
понятии, неразрывно связанном с этим словом1. В посланиях Павла 

1	 Разумеется, это не единственный способ смотреть на вещи, но, как ка-
жется, он разумно ограждает от того, что в этой традиции называют word-



265

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Кирилл С. Благодаров

оно может означать как «индивидуальный дар» (например, в 1Кор 
12:8‒10 названы дары мудрости, знания, исцеления, чудотворения, 
пророчества, языков и истолкования языков), так и «благодать» в бо-
лее общем смысле. Далее, даром Божьим может называться рукопо-
ложение во епископы (2Тим 1:6). Даже при работе с греческим тек-
стом это вызывает вопросы, а когда мы переходим к исследованию 
текстов, написанных на других языках, ситуация дополнительно 
усложняется. Так, по-русски слово χάρισμα может быть передано как 
«дар», «дарование» или «благодать», и, хотя за этими вариантами, 
несомненно, «стоит общее семантическое поле» (с. 79), эта общность 
является достаточно неопределенной, чтобы затруднить историко-
понятийную работу. Эта трудность, как замечает В. Ячменик, пре-
красно осознавалась авторами начала XX века: так, в «Православной 
богословской энциклопедии» разделялась «благодать» общего харак-
тера и конкретные «дарования благодати», обычно обозначаемые 
словом χαρίσματα (2025, с. 80).

С  учетом сказанного вызывает сомнения методологический 
раздел книги. Принципиально неполным кажется утверждение: 
«Выборка основных источников обусловлена тем, употреблял ли тот 
или иной автор понятие “харизма” в своих текстах или нет» (с. 17). 
Понятно, как такая выборка могла быть построена на основании 
употребления слова «харизма». Если же речь идет о понятии — то не-
ясно, о каком именно. О «благодати» вообще? О «дарованиях Духа»? 
Если да, то о «личных» или связанных с рукоположением? Если же 
мы считаем, что есть «общее» понятие, объединяющее все прочие 
или какую-то  их  часть, то  его тоже необходимо ясно и  открыто 
идентифицировать. 22 автора, немецких и русских, которые заяв-
лены как «основные источники данного исследования», не всегда 
понимали «харизму» одинаково, а некоторые необходимые для из-
ложения фигуры вроде митрополита Антония (Храповицкого) вовсе 
не использовали это слово, хотя без обращения к их трудам нельзя 
полноценно описать дискуссию тех лет. Дополнительно осложняют 
картину авторы, которые упоминаются мимоходом. Например, 
католик Иоганн Энгльманн, «осуществивший очевидный прорыв 

study fallacies, которые заставляют из сходства слов (или даже из тождества 
лексической единицы, например, слова χάρις) переходить к «автоматиче-
скому» соотнесению стоящих за ними понятий, тогда как в реальности 
одно и то же слово могло быть связанным с разными понятиями в разных 
контекстах. Мойзес Силва, известный книгой о библейском языке (Silva 
1995), здесь следует традиции Джеймса Барра (Barr 1962). Разумеется, акцент 
на том, что за одним греческим словом может стоять несколько разных 
понятий, — не нововведение американских библеистов, так как такая мето-
дическая проблема встает перед каждым, кто занимается экзегезой.



266

Социология 
власти
Том 37 

№ 3 (2025)

Немецкие дары и русские харизмы

в своей работе о харизмах» (с. 30), предложил классификацию, кото-
рая делает ряд протестантских изысканий избыточными. 

В книге есть много мест, которые заставляют сомневаться, что 
речь идет об одной и той же «харизме». Показательный пример мож-
но найти в разделе, посвященном взглядам П. В. Гидулянова, чья 
брошюра «Сущность и юридическая природа церковного властвова-
ния» вышла в 1916 году, когда уже существовала богатая литература 
по вопросу о харизме, на которую можно было ориентироваться. Он 
пишет: 

...так как харизма всегда связана с личным качеством харизматика, 
то все действия последнего нуждались в признании со стороны эк-
клесии, которая тем самым указывала, что данное лицо — истинный 
харизматик и как таковой, действительно, является орудием Бога. <…> 
Свободному экстазу, всегда связанному с вопросом о личных каче-
ствах и достоинствах носителя Духа, была противопоставлена долж-
ность (с. 206). 

Далее уже автор книги говорит: «Харизма проявляет себя через 
должность, получаемую в рукоположении, которое совершает епи-
скопат» (Там же). Предполагается, соответственно, что речь идет 
об «одной» харизме, которая и была передана, в силу чего утвержде-
ние, что церковь лишилась харизматического начала, беспочвенно. 
Если мы вновь обратимся к тексту П. В. Гидулянова, то увидим, что 
прямо говорится о передаче собором епископов лишь некоторых 
харизм, например «дара пророческого» (определения воли Божьей) 
(Гидулянов 1916, с. 23‒24). Как с этим примирить, например, опи-
сываемый одним из героев книги «харизматизм монахов» с их же 
«монополией чудотворений», в число которых входит и призыва-
ние дождя? (Смирнов 1906, с. 213‒216). Пожалуй, можно и на эти «ха-
ризмы» распространить признание со стороны экклесии, окрасив 
дискуссию в веберовские тона (для социолога было неважно, проис-
ходят ли чудеса харизматика «на самом деле»), но это кажется анти-
тетичным для материала. 

В этих условиях, по всей видимости, можно выбрать одну из двух 
стратегий. Можно попытаться «навязать» материалу общий язык, 
который позволит работать с ним ясно: например, исходить из того, 
что есть отдельные понятия «благодати» и ее «дарований», а уже 
в свете этого рассматривать все, что писалось отдельными авторами 
(несмотря на то, какие слова они использовали), или же говорить 
об общей «харизме» и отдельных «харизмах», указывая, о чем кон-
кретно идет речь, на протяжении всего изложения. Это может обед-
нить материал (по всей видимости, не все герои книги приняли 
бы деление, сформулированное так жестко), но придаст изложению 
ясности. Либо же можно погружаться в разные контексты, выстраи-



267

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Кирилл С. Благодаров

вая диалог между противоречивыми позициями, помогать авторам 
договариваться, не отдавая предпочтения ни одному из авторских 
словарей, «искать общий язык и в конце концов находить его» (Гада-
мер 1991, с. 91). Вторая задача, как мне кажется, ближе темпераменту 
автора, но, чтобы ее решить, едва ли не каждый раздел книги при-
шлось бы расширять как содержательно, так и методологически.

Хотя В. Ячменик ссылается на Р. Козеллека и К. Скиннера (с. 23‒24), 
в книге трудно найти ясные случаи применения Begriffsgeschichte 
или кембриджской методологии. Мы, безусловно, видим работу 
с большим количеством текстов, но часто они «повисают» в возду-
хе. Иногда в изложении видна историческая глубина, детализация 
происходящего: так, тексты И. В. Попова и С. И. Смирнова привле-
чены автором книги в контексте интереснейшей полемики в сте-
нах Московской духовной академии (МДА), о которой В. Ячменик 
пишет с привлечением архивных материалов, с указанием инсти-
туционального конфликта между профессорами-мирянами и мона-
шествующими членами церковной корпорации, с характеристи-
кой роли «Богословского вестника» — главного журнала МДА. Мы 
хорошо понимаем, что и как, говоря языком Кембриджской школы, 
«утверждали» эти авторы (Скиннер 2018, с. 95‒96). Это, безусловно, 
лучшие страницы книги. Но в других случаях мы получаем скорее 
весьма познавательные конспекты, которые сопровождены крат-
кими комментариями и организованы по более или менее опреде-
ленным тематическим разделам, иногда хронологически наклады-
вающимся друг на друга (например, упомянутая полемика в МДА 
разворачивается, когда другие авторы разрабатывают понятие «про-
рока» на основе трудов В. С. Соловьева). 

Необходимость общей рамки для чтения текстов, связь между ко-
торыми не всегда очевидна, разумеется, сознается автором. Одним 
из способов ее решения становится концепция «кризиса идентично-
стей» Жака Ле Ридера: на рубеже XIX‒XX веков «распад персональной, 
национальной и гендерной идентичности вызывал необходимость 
формирования новых идентичностей» (с. 97). Фигура харизматика, 
соответственно, признается ответом на вызов эпохи. Трудность заклю-
чается в том, что Ле Ридер и его интеллектуальный предшественник 
Шорске писали о «венском модерне» (Ле Ридер 2009; Шорске 2001). Как 
следствие, применение этой рамки для разговора о России не кажется 
самоочевидным и нуждается в дополнительных основаниях. Вме-
сто детальной аргументации, которая позволила бы понять, почему 
она актуальна, автор ссылается на книгу А. Жеребина, в которой про-
водится мысль о наличии «вертикальной линии» венского модерна 
в русской культуре (Жеребин 2011). На мой взгляд, это неудачный союз-
ник по двум причинам. Во-первых, подход Жеребина принципиально 
аисторичен (или, в терминологии Вяч. Иванова, к которому и восходит 



268

Социология 
власти
Том 37 

№ 3 (2025)

Немецкие дары и русские харизмы

«вертикальная линия» Жеребина, «метаисторичен»): он заявлен как 
«аналитическая стратегия», для которой конкретно-исторические 
связи не имеют решающего значения, тогда как пафос книги В. Ячме-
ника направлен на более конкретные вещи. Во-вторых, венский мо-
дерн у Жеребина имеет католический характер (Жеребин 2011, с. 11), 
в силу чего для филолога-германиста важным становится, например, 
спор между венским, католическим модернизмом и берлинским, про-
тестантским натурализмом (Ibid., с. 10‒11, 23). Так как католические 
авторы почти не упоминаются в «Духовных вождях» (ни в качестве 
обособленных фигур, ни как источники влияния на православных 
богословов)1, ссылка скорее затемняет дело, чем проясняет. 

Иногда к путанице приводит и слишком вольное обращение ав-
тора с терминологией. Например, В. Ячменик замечает, что такие 
авторы, как Х. Ахелис и К. Холль, «опираясь на идеальную схему 
харизматической власти у Зома… пытались перенести ее на свой 
исторический материал» (2025, с. 58). Это предложение не  вызы-
вало бы возражений, но в этом же абзаце речь начинает идти уже 
о Вебере. Из-за этого соседства приходится перечитывать то, что 
было сказано: понятие «идеальной схемы», применяемое для ха-
рактеристики Ахелиса и Холля (причем неясно, употреблялось ли 
оно ими самими при использовании работ Зома), слишком похоже 
на упоминание идеально-типических конструкций Вебера — самой 
известной части его методологического проекта, представляющей 
собой удобные в использовании аналитические инструменты, кото-
рые не призваны «полностью» ухватить реальность и как раз в силу 
этого обладают эвристическим потенциалом. Несомненно, что если 
для протестантского автора Зома харизматическая организация 
связана с действием Духа, то это никакая не «идеальная схема», 
не конструкция, а реальность, которую и могло извратить «право». 
Можно было бы списать это на  отдельную неудачную формули-
ровку, но дальше в книге мы читаем, например: «Гидулянов вводит 
фигуру пророка как идеальный тип харизматической власти» (с. 
206). Здесь использование веберовского словосочетания совершенно 
неуместно и отправляет читателя по ложному следу: если через про-
рока действительно говорит Святой Дух, в чем Гидулянов, по всей 
видимости, не сомневается, то это не «идеальный тип». 

В. Ячменик поставил задачу определить функции понятия «ха-
ризма» в дискуссиях о власти в церкви. Эта цель, несомненно, была 

1	 Разумеется, с некоторыми исключениями. Например, в книге показана 
связь с католической традицией диссертации М. П. Фивейского, которую 
он пытался защитить трижды, на протяжении 15 лет, пока слово «харизма» 
в 1917 году не перестало вызывать резкую реакцию (с. 183).



269

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Кирилл С. Благодаров

достигнута. Интересная и глубокая книга вводит в научный оборот 
множество текстов и убедительно демонстрирует, как слово, быто-
вавшее в немецком контексте, закрепилось в русском богословии 
и было использовано при обсуждении проблем церковного устрой-
ства в кризисную эпоху. Читатель, не занимающийся религиозны-
ми вопросами специально, найдет в книге, кроме увлекательных 
интеллектуальных сюжетов, скрытую историю того, в каких муках 
рождалось знакомое ему хрестоматийное понятие. 

Наконец, книга В. Ячменика предлагает ряд сюжетов для даль-
нейшей разработки. Например, «чрезвычайный» дар харизмы, 
осмысленный в качестве такового у Н. А. Заозерского и Н. Н. Глу-
боковского и сыгравший свою роль в дебатах о восстановлении 
патриархии, наверняка вызовет интерес у  авторов, работаю-
щих в русле популярной в России шмиттианской политической 
теологии. 

Список источников / References

Борщ И. В. (2021) Харизматическое лидерство в католической церкви. Современ-
ная Европа, (2), с. 147‒157. EDN: NIAZOG. https://doi.org/10.15211/soveurope22021147157

— Borshch I. (2021). Charismatic leadership in the Catholic Church. Contemporary 
Europe—Sovremennaya Evropa, (2), pp. 147‒157. (in Russ.) https://doi.org/10.15211/
soveurope22021147157

Вебер М. (2019) Хозяйство и общество. Очерки понимающей социологии. Т. IV. М.: На-
циональный исследовательский университет «Высшая школа экономики». EDN: 
WXVKKQ

— Weber M. (2019). Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. Vol. IV. 
M.: Izd. dom VShJe. (in Russ.)

Войшвилло Е. К. (1989) Понятие как форма мышления. Логико-гносеологический ана-
лиз. М.: Изд-во Московского университета.

— Voyshvillo E. K. (1989) The Concept as a Form of Thought: A Logico-Epistemological 
Analysis.М.: Izd-vo MGU. (in Russ.)

Гадамер Х.-Г. (1991) Актуальность прекрасного. М.: Искусство.

— Gadamer H-G. (1991) The Relevance of the Beautiful. M.: Iskusstvo.

Гидулянов П. В. (1916) Сущность и юридическая природа церковного властвования. Пг.: 
Сенатская тип.

— Gidulyanov P. V. (1916) The Essence and Legal Nature of Ecclesiastical Authority. 
Petrograd: Senate Printing House. (in Russ.)

Жеребин А. И. (2011) Вертикальная линия. Венский модерн в смысловом пространстве 
русской культуры. СПб.: Изд-во им. Н. И. Новикова. EDN: QWMFBX

— Zherebin A. I. (2011) Vertical Line: Viennese Modernism in the Semantic Space of 
Russian Culture. SPb.: Izd-vo N. I. Novikova. (in Russ.)



270

Социология 
власти
Том 37 

№ 3 (2025)

Немецкие дары и русские харизмы

Крихтова Т. М. (2022) Восприятие женского лидерства неохаризматически-
ми церквями на примере церкви «Слово жизни». Технологос (1), с. 74‒85. EDN: 
NTSKJW. https://doi.org/10.15593/perm.kipf/2022.1.06

— Krihtova T. M. (2022). Perception of women’s leadership in neo-charismatic 
churches on the example of “the word of life” church. Technologist (1), pp. 74‒85. 
(in Russ.) https://doi.org/10.15593/perm.kipf/2022.1.06

Ле Ридер Ж. (2009) Венский модерн и кризис идентичности. СПб.: Изд-во им. Н. И. 
Новикова.

— Le Rider J. Viennese Modern and the Identity Crisis. SPb.: Izd-vo N. I. Novikova. 
(in Russ.)

Скиннер К. (2018) Значение и понимание в истории идей. В: Кембриджская школа: 
теория и практика интеллектуальной истории. М.: Новое литературное обо-
зрение.

— Skinner Q. (2018) Meaning and Understanding in the History of Ideas. M.: Novoye 
Literaturnoye Obozreniye. (in Russ.)

Смирнов С. И. (1906) Духовный отец в древней восточной церкви (История духовни-
чества на Востоке). Исследование в двух частях. Часть I (Период вселенских соборов). 
Сергиев Посад.

— Smirnov S. I. (1906) The Spiritual Father in the Ancient Eastern Church (A History of 
Spiritual Direction in the East). A Study in Two Parts. Part I (The Period of the Ecumenical 
Councils). Sergiev Posad.

Шорске К. Э. (2001) Вена на рубеже веков. Политика и культура. СПб.: Изд-во им. 
Н. И. Новикова.

— Schorske C. E. Fin-de-Siècle Vienna: Politics and Culture. Spb: Izd-vo N. I. Novikova. 
(in Russ.)

Ячменик В. А. (2022) Стратегии использования понятия харизмы в русской мыс-
ли конца XIX — первой трети XX в. Социологическое обозрение, (4), с. 34‒56. EDN: 
GRYSSA. https://doi.org/10.17323/1728-192x-2022-4-34-56

— Yachmenik V. (2022) Institution or inspiration: Strategies for using the 
concept of charisma in Russian thought of the late 19th — the first third of the 
20th centuries. Russian Sociological Review, (4), pp. 34‒56. (in Russ.) https://doi.org/
10.17323/1728-192x-2022-4-34-56

Ячменик В. А. (2023) Представления о феномене харизматической власти в церкви 
в русском богословии начала XX в. (историко-понятийный аспект): дисс. … канд. тео-
логии: 5.11.1. — ПСТГУ, М. — 253 с. EDN: BYXPSP. 

— Yachmenik V. (2023) Conceptions of the Phenomenon of Charismatic Authority in the 
Church in Early 20th-Century Russian Theology (A Historical-Conceptual Aspect). (in Russ.)

Ячменик В. А. (2025) «Духовные вожди». Понятие харизмы и фигуры религиозного лидер-
ства в России начала XX века. М.: Новое литературное обозрение.

— Yachmenik V. (2025) “Spiritual Leaders.” The Concept of Charisma and Figures 
of Religious Leadership in Early 20th-Century Russia. M.: Novoye Literaturnoye 
Obozreniye. (in Russ.)



271

Sociology 
of Power

Vol. 37 
No. 3 (2025)

Кирилл С. Благодаров

Barr J. (1962) The Semantics of Biblical Language. Oxford University Press.

Beetham A. C. (Ed.) (2021) The Concise New International Dictionary of New Testament 
Theology and Exegesis. Zondervan Academic.

Silva M. (1995) Biblical Words and their Meaning. Zondervan Academic.

Silva M. (Ed.) (2014) New International Dictionary of New Testament Theology and Exegesis. 
Zondervan Academic.

Об авторе / About the author

Благодаров Кирилл Сергеевич — редактор кафедры литературно-художественной 
критики и публицистики Московского государственного университета имени 
М. В. Ломоносова. Научные интересы: теория медиа, история литературной 
критики, методология интеллектуальной истории.

https://orcid.org/0009-0001-0626-9495. E-mail: blagodarov.journ@yandex.ru

Kirill S. Blagodarov — editor, Department of Literary and Art Criticism and Publicism, 
Lomonosov Moscow State University. Research interests: media theory, history of 
literary criticism, methods in intellectual history.

https://orcid.org/0009-0001-0626-9495. E-mail: blagodarov.journ@yandex.ru


